
Journal of Education and Social Culture 
Vol. 1, No. 2, December 2025, pp. 102-107 
E-ISSN: 3109-2136 
DOI: https://doi.org/10.58363/jesc.v1i2.29  |    102  
 
 
 

Journal homepage: http://diktren.stiq.assyifa.ac.id/jesc 

Rekonstruksi Maqām Ruhani dalam Tasawuf al-Ghazālī: 
Analisis Kualitatif atas Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn 

 
¹Ahmad Syahid, ²Muhammad Arwani, ³Isop Syafei, 4Izzuddin Musthafa  

1234 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 
 

Article Info  ABSTRACT 

Article history: 

Received: 02 November 2025 
Revised: 12 December 2025 
Accepted: 24 December 2025 
 

 Sufism constitutes a central dimension of Islamic scholarship, focusing on 
inner spiritual cultivation through maqāmāt and aḥwāl as means of 
approaching Allah. Imam al-Ghazālī, through his seminal work Iḥyā’ ‘Ulūm 
ad-Dīn, plays a pivotal role by integrating Sufism, sharī‘ah, and ethics. 
Although widely influential, the conceptual construction of maqām rūḥānī in 
this work has not been systematically reconstructed using a qualitative textual 
approach. Prior studies have discussed maqām in Islamic psychotherapy, 
psychology of religion, and spiritual education, yet they rarely address its 
structural and dynamic dimensions within al-Ghazālī’s framework. This study 
adopts qualitative library research employing content analysis and contextual-
hermeneutic interpretation of Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn. The findings indicate that 
al-Ghazālī’s concept of maqām rūḥānī is integrative, dynamic, and non-
hierarchical, reflecting a continuous process of ethical and spiritual 
transformation connected to tazkiyat al-nafs. Its adaptive structure 
corresponds to the spiritual condition of the sālik, rendering it relevant for 
contemporary Islamic education spirituality. 

Keywords: 

Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn; Maqām 
Rūḥānī; al-Ghazālī’s Sufism 

Corresponding Author: 

Name: Ahmad Syahid 
Email: asyahid840@gmail.com 

ABSTRAK 

Tasawuf merupakan dimensi sentral dalam khazanah keilmuan Islam yang 
menekankan pembinaan spiritual batiniah melalui maqāmāt dan aḥwāl 
sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah. Imam al-Ghazālī, melalui 
karya monumentalnya Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn, menempati posisi penting dengan 
mengintegrasikan tasawuf, syariat, dan etika. Meskipun sangat berpengaruh, 
konstruksi konseptual maqām rūḥānī dalam karya ini belum direkonstruksi 
secara sistematis menggunakan pendekatan tekstual kualitatif. Penelitian-
penelitian sebelumnya telah membahas maqām dalam psikoterapi Islam, 
psikologi agama, dan pendidikan spiritual, namun jarang menelaah dimensi 
struktural dan dinamisnya dalam kerangka pemikiran al-Ghazālī. Penelitian 
ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi kepustakaan dengan 
menerapkan analisis isi serta interpretasi kontekstual-hermeneutik terhadap 
Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn. Temuan penelitian menunjukkan bahwa konsep maqām 
rūḥānī menurut al-Ghazālī bersifat integratif, dinamis, dan non-hierarkis, 
yang merepresentasikan proses transformasi etis dan spiritual yang 
berkelanjutan serta berkaitan erat dengan tazkiyat al-nafs. Struktur adaptifnya 
menyesuaikan dengan kondisi spiritual sālik, sehingga relevan bagi 
pendidikan Islam kontemporer dan pengembangan spiritualitas. 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 
 

1. INTRODUCTION 
 Tasawuf merupakan disiplin ilmu Islam yang membahas proses internal pembentukan spiritualitas 
individu, sering ditempatkan dalam kerangka maqāmāt (stasion spiritual) dan aḥwāl (keadaan spiritual) yang 
dilalui oleh seorang salik dalam perjalanan mendekatkan diri kepada Allah (Kirom & Aljihaad, 2025). Dalam 
tradisi ini, Imam Abu Ḥāmid al-Ghazālī (450-505 H/1058-1111 M) memainkan peran sentral melalui karya 
monumentalnya Iḥyā’ ‘Ulum ad-Dīn yang tidak hanya menyatukan dimensi syariat dan tasawuf, tetapi juga 

https://doi.org/10.58363/jesc.v1i2.29
mailto:asyahid840@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Journal of Education and Social Culture  | 
 

 Vol. 1, No. 2, December 2025 | 102-107 

103 

memetakan tahapan-tahapan spiritual (maqāmāt) dalam konteks kehidupan Muslim (Dewi, 2021), Akan tetapi, 
meskipun karya tersebut sangat berpengaruh, konstruksi konseptual maqām ruhani dalam pemikiran al-Ghazālī 
belum direkonstruksi secara sistematis dalam kajian ilmiah yang memanfaatkan metode kualitatif tekstual, 
sehingga perlu didalami bagaimana konsep tersebut dirumuskan serta aplikasinya dalam pengembangan 
spiritualitas Islam kontemporer. 
 Berbagai penelitian sebelumnya telah mengkaji konsep maqām dan aḥwāl dalam beragam konteks 
keilmuan, terutama dalam ranah tasawuf, psikologi agama, dan spiritualitas kontemporer. Nurjanah & 
Chodijah (2024), misalnya, mengintegrasikan lima maqām pokok dalam pendekatan psikoterapi Islam dan 
menunjukkan bahwa maqāmāt memiliki relevansi praktis dalam penguatan kesehatan mental modern melalui 
pemurnian spiritual dan resiliensi psikologis. Pendekatan lintas disiplin juga dikembangkan oleh Widodo et al. 
(2023) yang menempatkan maqām dan aḥwāl sebagai bagian dari pengalaman spiritual manusia dalam 
perspektif psikologi agama. Meskipun demikian, kedua kajian tersebut cenderung memosisikan maqām 
sebagai konsep fungsional-psikologis, tanpa menelusuri secara mendalam landasan epistemologis dan 
kerangka konseptual tasawuf klasik yang dirumuskan oleh al-Ghazālī. 
 Kajian konseptual awal mengenai maqām dan aḥwāl sebagai tahapan pendakian spiritual telah 
dilakukan oleh (Bahri, 2004), namun pembahasannya bersifat umum dan belum secara spesifik mengelaborasi 
konstruksi maqām dalam sistem pemikiran al-Ghazālī, khususnya sebagaimana tertuang dalam Iḥyā’ ‘Ulūm 
al-Dīn. Sementara itu, penelitian kontemporer seperti yang dilakukan oleh (Kirom & Aljihaad, 2025) melalui 
pendekatan psikologi positif, serta (Arsyath & Syarifuddin, 2024) dalam kerangka pencapaian insān kāmil, 
menunjukkan adanya upaya kontekstualisasi maqām dalam dunia modern. Namun, kajian-kajian tersebut 
masih belum secara sistematis mengaitkan reinterpretasi maqām dengan struktur hierarkis maqāmāt dan 
relasinya dengan aḥwāl menurut al-Ghazālī, baik dari aspek metodologi tazkiyat al-nafs maupun tujuan akhir 
pembentukan insan berakhlak. 
 Berdasarkan telaah tersebut, tampak adanya research gap berupa keterbatasan kajian yang secara 
komprehensif menganalisis konsep maqām dan aḥwāl dalam kerangka pemikiran al-Ghazālī dengan 
pendekatan integratif yang menghubungkan dimensi normatif-tasawuf klasik dan kebutuhan spiritual manusia 
kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk mengkaji ulang konstruksi maqām dan aḥwāl 
menurut al-Ghazālī secara sistematis, serta mengeksplorasi relevansinya dalam pengembangan spiritual dan 
pembentukan kepribadian Muslim modern. 
 Meskipun kontribusi penelitian-penelitian di atas signifikan dalam memperluas cara pandang atas 
maqāmāt, ternyata belum ada studi yang secara holistik melakukan rekonstruksi terhadap konsep maqām 
ruhani dalam karya al-Ghazālī Iḥyā’ ‘Ulum ad-Dīn, terutama menggunakan pendekatan kualitatif tekstual yang 
mempertimbangkan struktur dan dinamika internal dari konsepsi tersebut serta relevansinya dengan 
spiritualitas kontemporer. Banyak studi menjelaskan maqām dari aspek terapan atau lintas disiplin, namun 
belum secara mendalam mengeksplorasi bagaimana al-Ghazālī sendiri membangun konstruksi pemikiran 
tersebut dalam teksnya sebagai satu kesatuan konseptual. 
 Penelitian ini berupaya menutup research gap tersebut dengan melakukan rekonstruksi konseptual 
maqām ruhani dari sudut pandang al-Ghazālī melalui analisis kualitatif teks Iḥyā’ ‘Ulum ad-Dīn. Pendekatan 
ini diarahkan untuk mengkristalisasi struktur, tahapan, dan relasi maqām sebagai rangkaian perjalanan spiritual 
yang sistematis menurut al-Ghazālī, bukan sekadar deskripsi tahapan. Pendekatan ini tidak hanya memberi 
gambaran historis tetapi juga memahami maqām sebagai gagasan yang dapat diadaptasi dalam konteks 
pembinaan spiritual kontemporer, termasuk pendidikan, terapi spiritual, dan praktik pengembangan moral. 
 Novelty utama penelitian ini terletak pada rekonstruksi model konseptual maqām ruhani berdasarkan 
pemikiran al-Ghazālī yang utuh, membangun hubungan antara struktur internal karya klasik dan tantangan 
spiritual masyarakat modern; serta pada penerapan analisis kualitatif hermeneutik untuk menafsirkan makna 
maqām secara kontekstual. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan tidak hanya memperkaya khazanah 
keilmuan tasawuf klasik, tetapi juga menawarkan kerangka konseptual yang aplikatif bagi akademisi, pendidik, 
dan pelaku pembinaan spiritual untuk memahami maqām sebagai kerangka teori dan praktik dalam konteks 
kehidupan saat ini. 
 Dampak penelitian ini bersifat ganda: secara teoretis memberikan kontribusi terhadap pengembangan 
kajian tasawuf di ranah akademik, terutama dengan menawarkan model konseptual maqām ruhani yang 
komprehensif; dan secara praktis memberikan rujukan normative bagi program pembinaan spiritual (misalnya 
pendidikan karakter, konseling spiritual, dan psikoterapi berbasis Islam) yang mengambil inspirasi dari tradisi 
tasawuf klasik al-Ghazālī tetapi tetap relevan secara kontemporer. 
 
2. METHOD 
 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan (library research). 
Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada penafsiran makna, struktur, dan dinamika 
konsep maqām ruhani dalam teks klasik tasawuf karya al-Ghazālī, yang tidak dapat diukur secara kuantitatif. 



      |  Ahmad Syahid, Rekonstruksi Maqām Ruhani dalam Tasawuf… 

Vol. 1, No. 2, December 2025 | 102-107 

104 

Penelitian ini bersifat analitis-interpretatif, dengan menekankan pemahaman mendalam terhadap konstruksi 
konseptual maqām ruhani sebagaimana dirumuskan dalam Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn (Creswell & Poth, 2018). 
 Jenis data dalam penelitian ini adalah data kualitatif non-numerik yang berupa teks, konsep, narasi, 
dan argumentasi pemikiran. Data tersebut mencakup uraian al-Ghazālī mengenai maqām ruhani, tahapan 
spiritual, relasi maqām dengan tazkiyat an-nafs, serta implikasi etis dan spiritual yang terkandung dalam Iḥyā’ 
‘Ulūm ad-Dīn. Data ini dianalisis sebagai satu kesatuan wacana tasawuf yang sistematis. 
 Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua, yaitu: Sumber Data Primer, berupa karya utama 
al-Ghazālī Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn, baik dalam edisi cetak berbahasa Arab maupun terjemahan yang diakui secara 
akademik. Kitab ini dijadikan rujukan utama karena memuat konsepsi tasawuf al-Ghazālī secara komprehensif, 
termasuk pembahasan maqām ruhani dalam kerangka penyucian jiwa dan pembentukan akhlak. Sumber Data 
Sekunder, meliputi buku, artikel jurnal bereputasi (Scopus dan SINTA 1–2), serta karya ilmiah lain yang 
relevan dengan tema tasawuf, maqāmāt, pemikiran al-Ghazālī, dan spiritualitas Islam. Sumber sekunder 
digunakan untuk memperkuat analisis, memperluas perspektif, serta membantu proses rekonstruksi konseptual. 
 Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan penelusuran literatur. Peneliti 
mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan mencatat bagian-bagian teks Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn yang berkaitan 
langsung dengan maqam ruhani, baik secara eksplisit maupun implisit. Selanjutnya, data dari sumber sekunder 
dikumpulkan untuk mendukung pemahaman konseptual dan konteks akademik yang lebih luas. 
 Analisis data dilakukan dengan analisis isi (content analysis) dan pendekatan hermeneutik-
kontekstual. Tahapan analisis meliputi: (1) reduksi data dengan menyeleksi teks yang relevan; (2) kategorisasi 
konsep maqām ruhani; (3) interpretasi makna dan struktur maqām menurut al-Ghazālī; dan (4) rekonstruksi 
konseptual maqām ruhani agar relevan dengan pengembangan spiritualitas Islam kontemporer. Proses ini 
dilakukan secara sistematis dan reflektif untuk menjaga validitas interpretasi (Krippendorff, 2018). 
  
3. RESULTS AND DISCUSSION 
3.1. Analisis Konstruksi Konsep Maqām Ruhani dalam Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn 
 Hasil penelitian menunjukkan bahwa konstruksi konsep maqām ruhani dalam Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn 
tidak disajikan oleh al-Ghazālī dalam bentuk sistematika teoritis yang rigid atau urutan stasion spiritual yang 
baku, melainkan tersebar dalam berbagai pembahasan tematik yang saling terintegrasi, khususnya pada bagian 
Rub‘ al-Muhlikāt dan Rub‘ al-Munjiyāt. Secara empiris, penelusuran terhadap teks menunjukkan bahwa al-
Ghazālī memaknai maqām sebagai kedudukan spiritual yang dicapai melalui usaha sadar (mujāhadah) dan 
latihan rohani yang berkesinambungan, bukan sebagai kondisi sesaat yang bersifat pasif. Pemaknaan ini sejalan 
dengan konsepsi klasik taṣawwuf yang membedakan maqāmāt sebagai hasil ikhtiar dari aḥwāl yang bersifat 
anugerah ilahi. 
 Dalam Iḥyā’, al-Ghazālī mengonstruksi maqām ruhani sebagai bagian integral dari proses tazkiyat an-
nafs dan pembentukan akhlāq. Maqām tidak diposisikan sebagai tujuan akhir spiritual, melainkan sebagai 
sarana transformasi batin yang mengarahkan seorang sālik menuju kesempurnaan moral dan kedekatan dengan 
Allah. Analisis terhadap narasi al-Ghazālī menunjukkan bahwa setiap maqām selalu dikaitkan dengan 
pengendalian hawa nafsu, pemurnian niat, dan pembenahan hati (qalb), sehingga dimensi spiritual dan etis 
tidak pernah dipisahkan. Temuan ini menguatkan pandangan bahwa maqām dalam pemikiran al-Ghazālī 
merupakan kerangka praksis spiritual yang berdampak langsung pada perilaku keagamaan (Widodo et al., 
2023). 
 Hasil penelitian juga mengungkap bahwa konstruksi maqām ruhani dalam Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn 
bersifat dinamis dan fungsional, bukan hierarkis-eskalatif secara mutlak. Meskipun terdapat urutan implisit 
maqām seperti tawbah, ṣabr, syukr, tawakkal, dan riḍā’, al-Ghazālī tidak menempatkannya sebagai tahapan 
linear yang harus dilalui secara seragam oleh setiap individu. Sebaliknya, ia menekankan bahwa perjalanan 
spiritual sangat bergantung pada kondisi kejiwaan dan kesiapan batin masing-masing sālik. Hal ini 
menunjukkan bahwa maqām dalam Iḥyā’ merupakan struktur terbuka yang memungkinkan fluktuasi spiritual, 
sebagaimana juga ditegaskan dalam kajian konseptual maqām dan aḥwāl dalam studi spiritualitas modern 
(Widodo et al., 2023). 
 Secara teoretis, konstruksi maqām ruhani dalam Iḥyā’ memperlihatkan sintesis yang kuat antara 
taṣawwuf, fiqh, dan etika Islam. Al-Ghazālī secara konsisten menegaskan bahwa pencapaian maqām tidak 
dapat dilepaskan dari kepatuhan terhadap sharī‘ah dan pelaksanaan amal lahiriah. Dengan demikian, maqām 
dipahami bukan sebagai pengalaman mistik yang terpisah dari norma keagamaan, melainkan sebagai hasil 
integrasi antara ilmu, amal, dan kesadaran spiritual. Temuan ini menegaskan bahwa al-Ghazālī membangun 
maqām sebagai kategori epistemologis sekaligus praksis, yang berfungsi membimbing manusia dalam 
pembentukan kesalehan personal dan sosial. 
 Lebih lanjut, penelitian ini menemukan bahwa al-Ghazālī menggunakan pendekatan pedagogis dalam 
mengonstruksi maqām ruhani. Setiap maqām dijelaskan melalui definisi konseptual, argumentasi normatif 
berbasis al-Qur’ān dan ḥadīth, analisis psikologi jiwa, serta implikasi praktis dalam kehidupan sehari-hari. 



Journal of Education and Social Culture  | 
 

 Vol. 1, No. 2, December 2025 | 102-107 

105 

Pola ini menunjukkan bahwa maqām tidak ditujukan secara eksklusif bagi kalangan sufi asketik, melainkan 
sebagai panduan spiritual yang  
dapat diinternalisasi oleh umat Islam secara luas. Dengan demikian, maqām dalam Iḥyā’ berfungsi sebagai 
instrumen pembinaan spiritual yang aplikatif dan kontekstual. 
 Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa konstruksi konsep maqām ruhani dalam 
Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn bersifat integratif, kontekstual, dan transformatif. Al-Ghazālī merumuskan maqām sebagai 
proses internal yang berdampak langsung pada etika, orientasi hidup, dan kualitas spiritual seorang Muslim, 
sehingga menjadikannya relevan lintas ruang dan waktu. 
 
3.2. Identifikasi Struktur Serta Dinamika Maqām Ruhani  
 Hasil penelitian menunjukkan bahwa struktur maqām ruhani dalam taṣawwuf al-Ghazālī tidak disusun 
dalam bentuk hierarki linear yang bersifat baku dan universal, sebagaimana sering ditemukan dalam literatur 
taṣawwuf sistematis. Analisis terhadap Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn memperlihatkan bahwa al-Ghazālī menyajikan 
maqām sebagai rangkaian stasion spiritual yang bersifat fungsional dan kontekstual, serta terintegrasi dalam 
pembahasan etika, ibadah, dan penyucian jiwa. Struktur ini tidak dimaksudkan sebagai peta perjalanan spiritual 
yang statis, melainkan sebagai kerangka pedagogis yang adaptif terhadap kondisi batin dan kesiapan spiritual 
individu. 
 Secara empiris, penelusuran teks menunjukkan bahwa al-Ghazālī mengakui adanya urutan implisit 
dalam maqām ruhani, seperti tawbah, ṣabr, syukr, tawakkal, dan riḍā’. Namun, urutan tersebut tidak 
diperlakukan sebagai tahapan deterministik yang harus dilalui secara seragam oleh setiap individu. Al-Ghazālī 
menegaskan bahwa seorang sālik dapat mengalami kemajuan, stagnasi, atau bahkan kemunduran spiritual, 
bergantung pada intensitas mujāhadah, kejernihan niat, dan kondisi psikologisnya. Dengan demikian, struktur 
maqām dalam Iḥyā’ bersifat terbuka dan dinamis, bukan linear-eskalatif. 
 Dinamika maqām ruhani dalam kerangka taṣawwuf al-Ghazālī juga ditandai oleh hubungan dialektis 
antara maqām dan ḥāl. Al-Ghazālī membedakan secara tegas bahwa maqām diperoleh melalui usaha spiritual 
yang berkesinambungan, sedangkan ḥāl merupakan keadaan batin yang dianugerahkan Allah dan bersifat 
temporer. Meskipun demikian, analisis menunjukkan bahwa ḥāl sering berfungsi sebagai penguat atau pemicu 
bagi kemantapan maqām. Dengan kata lain, dinamika spiritual menurut al-Ghazālī tidak berlangsung secara 
mekanis, melainkan melalui interaksi kompleks antara ikhtiar manusia dan intervensi ilahi, sebagaimana juga 
ditegaskan dalam kajian konseptual tentang maqām dan aḥwāl dalam taṣawwuf klasik. 
 Secara teoretis, struktur maqām ruhani dalam taṣawwuf al-Ghazālī merepresentasikan sintesis antara 
dimensi spiritual, moral, dan normatif Islam. Setiap maqām tidak hanya didefinisikan sebagai kondisi batin, 
tetapi juga dihubungkan secara langsung dengan tuntutan etis dan kepatuhan terhadap sharī‘ah. Sebagai 
contoh, maqām ṣabr dan syukr tidak dipahami semata-mata sebagai pengalaman internal, melainkan sebagai 
sikap hidup yang tercermin dalam respons moral terhadap ujian dan kenikmatan. Hal ini menunjukkan bahwa 
struktur maqām dalam pemikiran al-Ghazālī berfungsi sebagai mekanisme internalisasi nilai-nilai Islam ke 
dalam perilaku keagamaan yang konkret. 
 Penelitian ini juga menemukan bahwa dinamika maqām ruhani bersifat reflektif dan evaluatif. Al-
Ghazālī mendorong sālik untuk melakukan muḥāsabah secara berkelanjutan guna menilai kemantapan maqām 
yang telah dicapai. Dinamika ini mengindikasikan bahwa maqām tidak pernah dipahami sebagai capaian final 
yang statis, melainkan sebagai kondisi spiritual yang harus dijaga, diperbaharui, dan ditingkatkan secara terus-
menerus. Pandangan ini sejalan dengan pendekatan psikologi spiritual modern yang memandang 
perkembangan spiritual sebagai proses berkelanjutan dan non-finalistik (Widodo et al., 2023) 
 Lebih jauh, struktur dan dinamika maqām ruhani dalam taṣawwuf al-Ghazālī menunjukkan orientasi 
pedagogis yang kuat. Maqām disusun sebagai tahapan pembelajaran spiritual yang bertujuan membentuk 
kesadaran diri, kedisiplinan moral, dan kedekatan transendental secara bertahap. Dengan demikian, maqām 
tidak hanya berfungsi sebagai konsep mistik, tetapi juga sebagai model pendidikan spiritual yang aplikatif dan 
kontekstual. Temuan ini memperkuat interpretasi bahwa taṣawwuf al-Ghazālī merupakan sistem pembinaan 
manusia secara holistik, yang mengintegrasikan dimensi intelektual, etis, dan spiritual. 
 Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa struktur serta dinamika maqām ruhani 
dalam taṣawwuf al-Ghazālī bersifat integratif, dinamis, dan berorientasi pada transformasi etis. Al-Ghazālī 
tidak mereduksi maqām menjadi sekadar kategori mistik, melainkan menjadikannya sebagai kerangka spiritual 
yang hidup, adaptif, dan relevan dengan realitas kehidupan manusia. Dengan demikian, maqām dalam Iḥyā’ 
‘Ulūm ad-Dīn dapat dipahami sebagai sistem spiritual yang menekankan proses, refleksi, dan keberlanjutan 
dalam perjalanan menuju kesempurnaan moral dan spiritual. 
3.3. Rekonstruksi Konsep Maqām Ruhani Terhadap Spiritualitas Islam dalam Konteks Kontemporer 
 Hasil penelitian menunjukkan bahwa rekonstruksi konsep maqām ruhani dalam taṣawwuf al-Ghazālī 
meniscayakan pergeseran pendekatan dari pemahaman normatif-hierarkis menuju kerangka spiritual yang 
kontekstual dan fungsional. Analisis terhadap Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn memperlihatkan bahwa maqām tidak 
dirumuskan sebagai tujuan mistik yang terpisah dari realitas sosial, melainkan sebagai mekanisme 



      |  Ahmad Syahid, Rekonstruksi Maqām Ruhani dalam Tasawuf… 

Vol. 1, No. 2, December 2025 | 102-107 

106 

pembentukan kesadaran etis dan spiritual yang terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari. Secara empiris, 
struktur maqām yang disajikan al-Ghazālī beroperasi sebagai proses internalisasi nilai Islam melalui disiplin 
moral, refleksi diri, dan pengendalian nafs, sehingga memungkinkan untuk direkonstruksi sesuai dengan 
tantangan spiritual masyarakat modern. 
 Dalam konteks kontemporer, penelitian ini menemukan bahwa maqām ruhani dapat direinterpretasi 
sebagai tahapan pengembangan kualitas batin yang relevan dengan isu-isu modern seperti krisis makna, 
disorientasi moral, dan tekanan psikologis. Sebagai contoh, maqām tawbah tidak lagi semata dipahami sebagai 
penyesalan atas dosa individual, tetapi dapat direkonstruksi sebagai kesadaran etis kolektif atas pola hidup 
yang destruktif secara sosial dan ekologis. Temuan ini sejalan dengan kajian spiritualitas modern yang 
menekankan dimensi reflektif dan transformatif agama dalam merespons kompleksitas kehidupan kontemporer 
(Nazim et al., 2025). 
 Secara teoretis, rekonstruksi maqām ruhani dalam taṣawwuf al-Ghazālī menegaskan fleksibilitas 
epistemologis taṣawwuf sebagai tradisi spiritual yang terbuka terhadap dialog lintas disiplin. Al-Ghazālī sendiri 
menempatkan maqām dalam relasi erat dengan psikologi jiwa (‘ilm al-nafs) dan etika praktis, sehingga 
memungkinkan integrasi dengan pendekatan psikologi modern dan studi kesehatan mental berbasis spiritual. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa maqām seperti ṣabr, tawakkul, dan riḍā’ dapat dipahami sebagai strategi 
spiritual untuk membangun resiliensi, regulasi emosi, dan keseimbangan batin, sebagaimana dikembangkan 
dalam psikoterapi Islam kontemporer (Wahid et al., 2025). 
 Rekonstruksi ini juga menuntut penekanan ulang terhadap dimensi praksis maqām ruhani. Penelitian 
ini menunjukkan bahwa maqām dalam Iḥyā’ bukanlah pengalaman esoterik yang elitis, melainkan tahapan 
pembelajaran spiritual yang aplikatif. Oleh karena itu, dalam konteks masyarakat modern yang cenderung 
pragmatis, maqām dapat difungsikan sebagai kerangka pengembangan spiritual berbasis praktik, seperti 
muḥāsabah, pengendalian diri digital, etika kerja, dan kesadaran sosial. Pendekatan ini memperluas relevansi 
taṣawwuf dari ruang personal ke ranah sosial, tanpa menghilangkan kedalaman spiritualnya. 
 Lebih jauh, hasil penelitian mengungkap bahwa rekonstruksi maqām ruhani juga berimplikasi pada 
pengembangan pendidikan spiritual Islam. Struktur maqām yang fleksibel memungkinkan penyusunan 
kurikulum spiritual yang adaptif, berbasis tahap perkembangan psikologis dan kebutuhan kontekstual peserta 
didik (Syah Putra, 2024). Hal ini sejalan dengan pendekatan pendidikan Islam kontemporer yang menekankan 
integrasi antara pembinaan karakter, kecerdasan spiritual, dan kesadaran sosial. Dengan demikian, maqām 
tidak hanya berfungsi sebagai konsep taṣawwuf klasik, tetapi juga sebagai model pedagogis yang relevan bagi 
pengembangan spiritualitas generasi modern. 
 Dari sudut pandang teoretis, rekonstruksi maqām ruhani dalam kerangka taṣawwuf al-Ghazālī 
memperkuat posisi taṣawwuf sebagai sumber epistemologi spiritual Islam yang dinamis. Maqām dipahami 
sebagai proses berkelanjutan yang memungkinkan refleksi kritis dan pembaruan makna spiritual tanpa 
kehilangan akar normatifnya. Temuan ini menegaskan bahwa taṣawwuf al-Ghazālī tidak bersifat ahistoris, 
melainkan memiliki kapasitas adaptif untuk menjawab tantangan zaman. Dengan demikian, maqām ruhani 
dapat direkonstruksi sebagai kerangka spiritual yang relevan untuk membangun spiritualitas Islam 
kontemporer yang autentik, reflektif, dan transformatif. 
 
4. CONCLUSION 
 Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep maqām ruhani dalam Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn dikonstruksi 
oleh al-Ghazālī secara integratif, dinamis, dan kontekstual, bukan sebagai sistem hierarkis yang rigid. Maqām 
dipahami sebagai hasil proses mujāhadah dan latihan rohani yang berkelanjutan, sekaligus sebagai instrumen 
transformasi etis dan spiritual yang berorientasi pada pemurnian jiwa dan pembentukan akhlāq. Struktur 
maqām bersifat terbuka dan adaptif, memungkinkan terjadinya fluktuasi spiritual sesuai dengan kondisi 
psikologis dan kesiapan batin sālik, serta berinteraksi secara dialektis dengan ḥāl sebagai anugerah Ilahi. Lebih 
jauh, rekonstruksi konsep maqām menunjukkan relevansinya yang kuat dalam konteks kontemporer, baik 
sebagai kerangka pengembangan spiritual personal, model pendidikan spiritual, maupun pendekatan 
psikospiritual yang responsif terhadap tantangan modern. Dengan demikian, taṣawwuf al-Ghazālī menawarkan 
paradigma spiritual Islam yang reflektif, praksis, dan transformatif lintas zaman. 
 
ACKNOWLEDGEMENTS 

Penulis mengucapkan rasa syukur kepada Allah Swt. atas terselesaikannya penelitian ini. Penulis 
menyampaikan terima kasih kepada UIN Sunan Gunung Djati Bandung atas dukungan akademik yang 
diberikan, serta kepada prof. Isop Syafei dan prof. Izzuddin Musthafa atas arahan dan kontribusi ilmiah yang 
sangat berharga. Apresiasi disampaikan kepada rekan sejawat dan keluarga atas dukungan, diskusi akademik, 
serta motivasi yang mengiringi proses penelitian ini. 

 
 



Journal of Education and Social Culture  | 
 

 Vol. 1, No. 2, December 2025 | 102-107 

107 

REFERENCES 
Bahri, M. Z. (2004). Maqāmāt dan Aḥwāl dalam Tasawuf. Refleksi, 6 (1), 79–96. 

https://doi.org/10.15408/ref.v6i1.37292 
Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry & research design: Choosing among five approaches 

(Fourth edition). SAGE. 
Dewi, R. (2021). Integrasi Pendidikan Islam Dalam Implementasi Ekologi. Sustainable Jurnal Kajian Mutu 

Pendidikan, 4(2), 119–131. https://doi.org/10.32923/kjmp.v4i2.2175. 
Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology (Fourth Edition). SAGE. 
Mohamad Nazim, N. N., Che Hussin, N. Y., & Abd Razak, S. (2025). Maqamat dalam psikospiritual islam: 

teknik intervensi untuk kebimbangan sosial. Jurnal Al-Sirat, 25(1), 62–75. 
https://doi.org/10.64398/alsirat.v25i1.408 

Syah Putra, K. (2024). Konsep Pendidikan Spiritual Imam Al-Ghazali dan Relevansinya terhadap 
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam. Jurnal Ilmiah Guru Madrasah, 3(2), 104–117. 
https://doi.org/10.69548/jigm.v3i2.44 

Tubagus Tsalasna Arzaqul Kirom & Muhammad Muslim Aljihaad. (2025). Maqamat as Therapeutic 
Spirituality: A Hermeneutic and Positive Psychology Approach in a Modern Context. Al-’Allāmah: 
Journal of Scriptures and Ulama Studies, 2(1), 29–47. https://doi.org/10.70017/al-allmah.v2i1.25 

Wahid, A., Karneli, Y., Solfema, S., & Qorib, F. (2025). Al-Ghazali’s Psycho-Spiritual Counseling Theory: 
Guidance and Counseling from the Perspective of Islamic Philosophers. Al-Musyrif: Jurnal Bimbingan 
Dan Konseling Islam, 8(1), 1–11. https://doi.org/10.38073/almusyrif.v8i1.2325 

Widodo, A., Sidik, Hayatuddin, Akh. K., & Farmawati, C. (2023). Stations (maqamat) and states (ahwal) in 
the context of humanity studies: Dialogical encounter of spirituality and the psychology of religion. 
IJoReSH: Indonesian Journal of Religion, Spirituality, and Humanity, 2(1), 22–42. 
https://doi.org/10.18326/ijoresh.v2i1.22-42 

Yosse Oulia Arsyath & Syarifuddin Syarifuddin. (2024). Relevansi Pencapaian Maqam dalam Tasawuf dengan 
Insan Kamil. Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam, 2(6), 105–118. 
https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i6.618 

 


