Journal of Education and Social Culture
Vol. 1, No. 2, December 2025, pp. 102-107

E-ISSN: 3109-2136

DOI: https://doi.org/10.58363/jesc.v1i2.29 | 102

Rekonstruksi Maqgam Ruhani dalam Tasawuf al-Ghazali:
Analisis Kualitatif atas Ihya’ ‘Ulim ad-Din

'Ahmad Syahid, Muhammad Arwani, *Isop Syafei, “Izzuddin Musthafa
1234 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received: 02 November 2025
Revised: 12 December 2025
Accepted: 24 December 2025

Keywords:

Ihya’ ‘Ulim ad-Din; Magam
Rihani; al-Ghazali’s Sufism

Corresponding Author:

Name: Ahmad Syahid
Email: asyahid840@gmail.com

Sufism constitutes a central dimension of Islamic scholarship, focusing on
inner spiritual cultivation through magamat and ahwal as means of
approaching Allah. Imam al-Ghazali, through his seminal work lhya’ ‘Uliim
ad-Din, plays a pivotal role by integrating Sufism, shari‘ah, and ethics.
Although widely influential, the conceptual construction of magam rithani in
this work has not been systematically reconstructed using a qualitative textual
approach. Prior studies have discussed magam in Islamic psychotherapy,
psychology of religion, and spiritual education, yet they rarely address its
structural and dynamic dimensions within al-Ghazal1’s framework. This study
adopts qualitative library research employing content analysis and contextual-
hermeneutic interpretation of /hya’ ‘Ulim ad-Din. The findings indicate that
al-Ghazalt’s concept of magam rihanit is integrative, dynamic, and non-
hierarchical, reflecting a continuous process of ethical and spiritual
transformation connected to fazkiyat al-nafs. Its adaptive structure
corresponds to the spiritual condition of the salik, rendering it relevant for
contemporary Islamic education spirituality.

ABSTRAK

Tasawuf merupakan dimensi sentral dalam khazanah keilmuan Islam yang
menekankan pembinaan spiritual batiniah melalui magamat dan ahwal
sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah. Imam al-Ghazali, melalui
karya monumentalnya Ihya’ ‘Uliim ad-Din, menempati posisi penting dengan
mengintegrasikan tasawuf, syariat, dan etika. Meskipun sangat berpengaruh,
konstruksi konseptual magam rithani dalam karya ini belum direkonstruksi
secara sistematis menggunakan pendekatan tekstual kualitatif. Penelitian-
penelitian sebelumnya telah membahas magam dalam psikoterapi Islam,
psikologi agama, dan pendidikan spiritual, namun jarang menelaah dimensi
struktural dan dinamisnya dalam kerangka pemikiran al-Ghazali. Penelitian
ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi kepustakaan dengan
menerapkan analisis isi serta interpretasi kontekstual-hermeneutik terhadap
Thya’ ‘Ulim ad-Din. Temuan penelitian menunjukkan bahwa konsep magam
rihant menurut al-Ghazali bersifat integratif, dinamis, dan non-hierarkis,
yang merepresentasikan proses transformasi etis dan spiritual yang
berkelanjutan serta berkaitan erat dengan fazkiyat al-nafs. Struktur adaptifnya
menyesuaikan dengan kondisi spiritual salik, sehingga relevan bagi
pendidikan Islam kontemporer dan pengembangan spiritualitas.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

@O0

1. INTRODUCTION

Tasawuf merupakan disiplin ilmu Islam yang membahas proses internal pembentukan spiritualitas
individu, sering ditempatkan dalam kerangka maqamat (stasion spiritual) dan ahwal (keadaan spiritual) yang
dilalui oleh seorang salik dalam perjalanan mendekatkan diri kepada Allah (Kirom & Aljihaad, 2025). Dalam
tradisi ini, Imam Abu Hamid al-Ghazali (450-505 H/1058-1111 M) memainkan peran sentral melalui karya
monumentalnya Ihya’ ‘Ulum ad-Din yang tidak hanya menyatukan dimensi syariat dan tasawuf, tetapi juga

Journal homepage: http://diktren.stiq.assyifa.ac.id/jesc


https://doi.org/10.58363/jesc.v1i2.29
mailto:asyahid840@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Journal of Education and Social Culture | 103

memetakan tahapan-tahapan spiritual (maqamat) dalam konteks kehidupan Muslim (Dewi, 2021), Akan tetapi,
meskipun karya tersebut sangat berpengaruh, konstruksi konseptual maqam ruhani dalam pemikiran al-Ghazalt
belum direkonstruksi secara sistematis dalam kajian ilmiah yang memanfaatkan metode kualitatif tekstual,
sehingga perlu didalami bagaimana konsep tersebut dirumuskan serta aplikasinya dalam pengembangan
spiritualitas Islam kontemporer.

Berbagai penelitian sebelumnya telah mengkaji konsep maqam dan ahwal dalam beragam konteks
keilmuan, terutama dalam ranah tasawuf, psikologi agama, dan spiritualitas kontemporer. Nurjanah &
Chodijah (2024), misalnya, mengintegrasikan lima maqam pokok dalam pendekatan psikoterapi Islam dan
menunjukkan bahwa maqamat memiliki relevansi praktis dalam penguatan kesehatan mental modern melalui
pemurnian spiritual dan resiliensi psikologis. Pendekatan lintas disiplin juga dikembangkan oleh Widodo et al.
(2023) yang menempatkan maqam dan ahwal sebagai bagian dari pengalaman spiritual manusia dalam
perspektif psikologi agama. Meskipun demikian, kedua kajian tersebut cenderung memosisikan magam
sebagai konsep fungsional-psikologis, tanpa menelusuri secara mendalam landasan epistemologis dan
kerangka konseptual tasawuf klasik yang dirumuskan oleh al-Ghazalt.

Kajian konseptual awal mengenai magam dan ahwal sebagai tahapan pendakian spiritual telah
dilakukan oleh (Bahri, 2004), namun pembahasannya bersifat umum dan belum secara spesifik mengelaborasi
konstruksi maqam dalam sistem pemikiran al-Ghazali, khususnya sebagaimana tertuang dalam Thya’ ‘Ulim
al-Din. Sementara itu, penelitian kontemporer seperti yang dilakukan oleh (Kirom & Aljihaad, 2025) melalui
pendekatan psikologi positif, serta (Arsyath & Syarifuddin, 2024) dalam kerangka pencapaian insan kamil,
menunjukkan adanya upaya kontekstualisasi maqam dalam dunia modern. Namun, kajian-kajian tersebut
masih belum secara sistematis mengaitkan reinterpretasi maqam dengan struktur hierarkis maqamat dan
relasinya dengan ahwal menurut al-Ghazali, baik dari aspek metodologi tazkiyat al-nafs maupun tujuan akhir
pembentukan insan berakhlak.

Berdasarkan telaah tersebut, tampak adanya research gap berupa keterbatasan kajian yang secara
komprehensif menganalisis konsep maqam dan ahwal dalam kerangka pemikiran al-Ghazali dengan
pendekatan integratif yang menghubungkan dimensi normatif-tasawuf klasik dan kebutuhan spiritual manusia
kontemporer. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk mengkaji ulang konstruksi maqam dan ahwal
menurut al-Ghazall secara sistematis, serta mengeksplorasi relevansinya dalam pengembangan spiritual dan
pembentukan kepribadian Muslim modern.

Meskipun kontribusi penelitian-penelitian di atas signifikan dalam memperluas cara pandang atas
maqgamat, ternyata belum ada studi yang secara holistik melakukan rekonstruksi terhadap konsep maqam
ruhani dalam karya al-Ghazali Ihya’ ‘Ulum ad-Din, terutama menggunakan pendekatan kualitatif tekstual yang
mempertimbangkan struktur dan dinamika internal dari konsepsi tersebut serta relevansinya dengan
spiritualitas kontemporer. Banyak studi menjelaskan maqam dari aspek terapan atau lintas disiplin, namun
belum secara mendalam mengeksplorasi bagaimana al-Ghazali sendiri membangun konstruksi pemikiran
tersebut dalam teksnya sebagai satu kesatuan konseptual.

Penelitian ini berupaya menutup research gap tersebut dengan melakukan rekonstruksi konseptual
maqam ruhani dari sudut pandang al-Ghazali melalui analisis kualitatif teks Thya’ ‘Ulum ad-Din. Pendekatan
ini diarahkan untuk mengkristalisasi struktur, tahapan, dan relasi magam sebagai rangkaian perjalanan spiritual
yang sistematis menurut al-Ghazali, bukan sekadar deskripsi tahapan. Pendekatan ini tidak hanya memberi
gambaran historis tetapi juga memahami maqam sebagai gagasan yang dapat diadaptasi dalam konteks
pembinaan spiritual kontemporer, termasuk pendidikan, terapi spiritual, dan praktik pengembangan moral.

Novelty utama penelitian ini terletak pada rekonstruksi model konseptual maqam ruhani berdasarkan
pemikiran al-Ghazall yang utuh, membangun hubungan antara struktur internal karya klasik dan tantangan
spiritual masyarakat modern; serta pada penerapan analisis kualitatif hermeneutik untuk menafsirkan makna
maqam secara kontekstual. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan tidak hanya memperkaya khazanah
keilmuan tasawuf klasik, tetapi juga menawarkan kerangka konseptual yang aplikatif bagi akademisi, pendidik,
dan pelaku pembinaan spiritual untuk memahami maqam sebagai kerangka teori dan praktik dalam konteks
kehidupan saat ini.

Dampak penelitian ini bersifat ganda: secara teoretis memberikan kontribusi terhadap pengembangan
kajian tasawuf di ranah akademik, terutama dengan menawarkan model konseptual magam ruhani yang
komprehensif; dan secara praktis memberikan rujukan normative bagi program pembinaan spiritual (misalnya
pendidikan karakter, konseling spiritual, dan psikoterapi berbasis Islam) yang mengambil inspirasi dari tradisi
tasawuf klasik al-Ghazali tetapi tetap relevan secara kontemporer.

2. METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan (library research).
Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada penafsiran makna, struktur, dan dinamika
konsep maqam ruhani dalam teks klasik tasawuf karya al-Ghazali, yang tidak dapat diukur secara kuantitatif.

Vol. 1, No. 2, December 2025 | 102-107



104 | Ahmad Syahid, Rekonstruksi Magam Ruhani dalam Tasawuf...

Penelitian ini bersifat analitis-interpretatif, dengan menekankan pemahaman mendalam terhadap konstruksi
konseptual maqam ruhani sebagaimana dirumuskan dalam /iya’ ‘Uliim ad-Din (Creswell & Poth, 2018).

Jenis data dalam penelitian ini adalah data kualitatif non-numerik yang berupa teks, konsep, narasi,
dan argumentasi pemikiran. Data tersebut mencakup uraian al-Ghazall mengenai maqam ruhani, tahapan
spiritual, relasi maqam dengan tazkiyat an-nafs, serta implikasi etis dan spiritual yang terkandung dalam /hya’
‘Uliim ad-Din. Data ini dianalisis sebagai satu kesatuan wacana tasawuf yang sistematis.

Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua, yaitu: Sumber Data Primer, berupa karya utama
al-Ghazali Ihya’ ‘Uliam ad-Din, baik dalam edisi cetak berbahasa Arab maupun terjemahan yang diakui secara
akademik. Kitab ini dijadikan rujukan utama karena memuat konsepsi tasawuf al-Ghazali secara komprehensif,
termasuk pembahasan maqam ruhani dalam kerangka penyucian jiwa dan pembentukan akhlak. Sumber Data
Sekunder, meliputi buku, artikel jurnal bereputasi (Scopus dan SINTA 1-2), serta karya ilmiah lain yang
relevan dengan tema tasawuf, maqamat, pemikiran al-Ghazali, dan spiritualitas Islam. Sumber sekunder
digunakan untuk memperkuat analisis, memperluas perspektif, serta membantu proses rekonstruksi konseptual.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan penelusuran literatur. Peneliti
mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan mencatat bagian-bagian teks /hya’ ‘Ulim ad-Din yang berkaitan
langsung dengan maqam ruhani, baik secara eksplisit maupun implisit. Selanjutnya, data dari sumber sekunder
dikumpulkan untuk mendukung pemahaman konseptual dan konteks akademik yang lebih luas.

Analisis data dilakukan dengan analisis isi (content analysis) dan pendekatan hermeneutik-
kontekstual. Tahapan analisis meliputi: (1) reduksi data dengan menyeleksi teks yang relevan; (2) kategorisasi
konsep maqgam ruhani; (3) interpretasi makna dan struktur maqam menurut al-Ghazali; dan (4) rekonstruksi
konseptual magam ruhani agar relevan dengan pengembangan spiritualitas Islam kontemporer. Proses ini
dilakukan secara sistematis dan reflektif untuk menjaga validitas interpretasi (Krippendorff, 2018).

3.  RESULTS AND DISCUSSION
3.1. Analisis Konstruksi Konsep Magam Ruhani dalam Ihya’ ‘Uliim ad-Din

Hasil penelitian menunjukkan bahwa konstruksi konsep magam ruhani dalam lhya’ ‘Ulim ad-Din
tidak disajikan oleh al-Ghazali dalam bentuk sistematika teoritis yang rigid atau urutan stasion spiritual yang
baku, melainkan tersebar dalam berbagai pembahasan tematik yang saling terintegrasi, khususnya pada bagian
Rub‘ al-Muhlikat dan Rub ‘ al-Munjiyat. Secara empiris, penelusuran terhadap teks menunjukkan bahwa al-
Ghazali memaknai magam sebagai kedudukan spiritual yang dicapai melalui usaha sadar (mujahadah) dan
latihan rohani yang berkesinambungan, bukan sebagai kondisi sesaat yang bersifat pasif. Pemaknaan ini sejalan
dengan konsepsi klasik tasawwuf yang membedakan magamat sebagai hasil ikhtiar dari ahwal yang bersifat
anugerah ilahi.

Dalam Ihya’, al-Ghazali mengonstruksi magam ruhani sebagai bagian integral dari proses tazkiyat an-
nafs dan pembentukan akhlaq. Magam tidak diposisikan sebagai tujuan akhir spiritual, melainkan sebagai
sarana transformasi batin yang mengarahkan seorang salik menuju kesempurnaan moral dan kedekatan dengan
Allah. Analisis terhadap narasi al-Ghazalt menunjukkan bahwa setiap maqgam selalu dikaitkan dengan
pengendalian hawa nafsu, pemurnian niat, dan pembenahan hati (galb), sehingga dimensi spiritual dan etis
tidak pernah dipisahkan. Temuan ini menguatkan pandangan bahwa magam dalam pemikiran al-Ghazall
merupakan kerangka praksis spiritual yang berdampak langsung pada perilaku keagamaan (Widodo et al.,
2023).

Hasil penelitian juga mengungkap bahwa konstruksi magam ruhani dalam lhya’ ‘Ulam ad-Din
bersifat dinamis dan fungsional, bukan hierarkis-eskalatif secara mutlak. Meskipun terdapat urutan implisit
magam seperti tawbah, sabr, syukr, tawakkal, dan rida’, al-Ghazalt tidak menempatkannya sebagai tahapan
linear yang harus dilalui secara seragam oleh setiap individu. Sebaliknya, ia menekankan bahwa perjalanan
spiritual sangat bergantung pada kondisi kejiwaan dan kesiapan batin masing-masing salik. Hal ini
menunjukkan bahwa magam dalam Zhya’ merupakan struktur terbuka yang memungkinkan fluktuasi spiritual,
sebagaimana juga ditegaskan dalam kajian konseptual magam dan ahwal dalam studi spiritualitas modern
(Widodo et al., 2023).

Secara teoretis, konstruksi magam ruhani dalam /iya’ memperlihatkan sintesis yang kuat antara
tasawwuf, figh, dan etika Islam. Al-Ghazal1 secara konsisten menegaskan bahwa pencapaian magam tidak
dapat dilepaskan dari kepatuhan terhadap shari‘ah dan pelaksanaan amal lahiriah. Dengan demikian, magam
dipahami bukan sebagai pengalaman mistik yang terpisah dari norma keagamaan, melainkan sebagai hasil
integrasi antara ilmu, amal, dan kesadaran spiritual. Temuan ini menegaskan bahwa al-Ghazali membangun
maqgam sebagai kategori epistemologis sekaligus praksis, yang berfungsi membimbing manusia dalam
pembentukan kesalehan personal dan sosial.

Lebih lanjut, penelitian ini menemukan bahwa al-Ghazalt menggunakan pendekatan pedagogis dalam
mengonstruksi magam ruhani. Setiap magam dijelaskan melalui definisi konseptual, argumentasi normatif
berbasis al-Qur’an dan hadith, analisis psikologi jiwa, serta implikasi praktis dalam kehidupan sehari-hari.

Vol. 1, No. 2, December 2025 | 102-107



Journal of Education and Social Culture | 105

Pola ini menunjukkan bahwa magam tidak ditujukan secara eksklusif bagi kalangan sufi asketik, melainkan
sebagai panduan spiritual yang
dapat diinternalisasi oleh umat Islam secara luas. Dengan demikian, magam dalam Ihya’ berfungsi sebagai
instrumen pembinaan spiritual yang aplikatif dan kontekstual.

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa konstruksi konsep magam ruhani dalam
Ihya’ ‘Ulam ad-Din bersifat integratif, kontekstual, dan transformatif. Al-Ghazalt merumuskan magam sebagai
proses internal yang berdampak langsung pada etika, orientasi hidup, dan kualitas spiritual seorang Muslim,
sehingga menjadikannya relevan lintas ruang dan waktu.

3.2. Identifikasi Struktur Serta Dinamika Maqam Ruhani

Hasil penelitian menunjukkan bahwa struktur magam ruhani dalam fasawwuf al-Ghazali tidak disusun
dalam bentuk hierarki linear yang bersifat baku dan universal, sebagaimana sering ditemukan dalam literatur
tasawwuf sistematis. Analisis terhadap Ihya’ ‘Ulam ad-Din memperlihatkan bahwa al-Ghazall menyajikan
maqgam sebagai rangkaian stasion spiritual yang bersifat fungsional dan kontekstual, serta terintegrasi dalam
pembahasan etika, ibadah, dan penyucian jiwa. Struktur ini tidak dimaksudkan sebagai peta perjalanan spiritual
yang statis, melainkan sebagai kerangka pedagogis yang adaptif terhadap kondisi batin dan kesiapan spiritual
individu.

Secara empiris, penelusuran teks menunjukkan bahwa al-Ghazali mengakui adanya urutan implisit
dalam magam ruhani, seperti tawbah, sabr, syukr, tawakkal, dan rida’. Namun, urutan tersebut tidak
diperlakukan sebagai tahapan deterministik yang harus dilalui secara seragam oleh setiap individu. Al-Ghazalt
menegaskan bahwa seorang salik dapat mengalami kemajuan, stagnasi, atau bahkan kemunduran spiritual,
bergantung pada intensitas mujahadah, kejernihan niat, dan kondisi psikologisnya. Dengan demikian, struktur
magam dalam Thya’ bersifat terbuka dan dinamis, bukan linear-eskalatif.

Dinamika magam ruhani dalam kerangka tasawwuf al-Ghazali juga ditandai oleh hubungan dialektis
antara magam dan hal. Al-Ghazali membedakan secara tegas bahwa magam diperoleh melalui usaha spiritual
yang berkesinambungan, sedangkan hal/ merupakan keadaan batin yang dianugerahkan Allah dan bersifat
temporer. Meskipun demikian, analisis menunjukkan bahwa Aal sering berfungsi sebagai penguat atau pemicu
bagi kemantapan magam. Dengan kata lain, dinamika spiritual menurut al-Ghazalt tidak berlangsung secara
mekanis, melainkan melalui interaksi kompleks antara ikhtiar manusia dan intervensi ilahi, sebagaimana juga
ditegaskan dalam kajian konseptual tentang maqgam dan ahwal dalam tasawwuf klasik.

Secara teoretis, struktur magam ruhani dalam tasawwuf al-Ghazalt merepresentasikan sintesis antara
dimensi spiritual, moral, dan normatif Islam. Setiap magam tidak hanya didefinisikan sebagai kondisi batin,
tetapi juga dihubungkan secara langsung dengan tuntutan etis dan kepatuhan terhadap shari‘ah. Sebagai
contoh, magam sabr dan syukr tidak dipahami semata-mata sebagai pengalaman internal, melainkan sebagai
sikap hidup yang tercermin dalam respons moral terhadap ujian dan kenikmatan. Hal ini menunjukkan bahwa
struktur magam dalam pemikiran al-Ghazali berfungsi sebagai mekanisme internalisasi nilai-nilai Islam ke
dalam perilaku keagamaan yang konkret.

Penelitian ini juga menemukan bahwa dinamika maqgam ruhani bersifat reflektif dan evaluatif. Al-
Ghazali mendorong salik untuk melakukan muhdasabah secara berkelanjutan guna menilai kemantapan magam
yang telah dicapai. Dinamika ini mengindikasikan bahwa magam tidak pernah dipahami sebagai capaian final
yang statis, melainkan sebagai kondisi spiritual yang harus dijaga, diperbaharui, dan ditingkatkan secara terus-
menerus. Pandangan ini sejalan dengan pendekatan psikologi spiritual modern yang memandang
perkembangan spiritual sebagai proses berkelanjutan dan non-finalistik (Widodo et al., 2023)

Lebih jauh, struktur dan dinamika magam ruhani dalam tasawwuf al-Ghazalt menunjukkan orientasi
pedagogis yang kuat. Magam disusun sebagai tahapan pembelajaran spiritual yang bertujuan membentuk
kesadaran diri, kedisiplinan moral, dan kedekatan transendental secara bertahap. Dengan demikian, magam
tidak hanya berfungsi sebagai konsep mistik, tetapi juga sebagai model pendidikan spiritual yang aplikatif dan
kontekstual. Temuan ini memperkuat interpretasi bahwa tasawwuf al-Ghazali merupakan sistem pembinaan
manusia secara holistik, yang mengintegrasikan dimensi intelektual, etis, dan spiritual.

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa struktur serta dinamika magam ruhani
dalam tasawwuf al-Ghazali bersifat integratif, dinamis, dan berorientasi pada transformasi etis. Al-Ghazalt
tidak mereduksi magam menjadi sekadar kategori mistik, melainkan menjadikannya sebagai kerangka spiritual
yang hidup, adaptif, dan relevan dengan realitas kehidupan manusia. Dengan demikian, magam dalam Ihya’
‘Ulim ad-Din dapat dipahami sebagai sistem spiritual yang menekankan proses, refleksi, dan keberlanjutan
dalam perjalanan menuju kesempurnaan moral dan spiritual.

3.3. Rekonstruksi Konsep Maqgam Ruhani Terhadap Spiritualitas Islam dalam Konteks Kontemporer

Hasil penelitian menunjukkan bahwa rekonstruksi konsep magam ruhani dalam tasawwuf al-Ghazalt
meniscayakan pergeseran pendekatan dari pemahaman normatif-hierarkis menuju kerangka spiritual yang
kontekstual dan fungsional. Analisis terthadap Ihya’ ‘Ulim ad-Din memperlihatkan bahwa magam tidak
dirumuskan sebagai tujuan mistik yang terpisah dari realitas sosial, melainkan sebagai mekanisme

Vol. 1, No. 2, December 2025 | 102-107



106 | Ahmad Syahid, Rekonstruksi Magam Ruhani dalam Tasawuf...

pembentukan kesadaran etis dan spiritual yang terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari. Secara empiris,
struktur magam yang disajikan al-Ghazali beroperasi sebagai proses internalisasi nilai Islam melalui disiplin
moral, refleksi diri, dan pengendalian nafs, sehingga memungkinkan untuk direkonstruksi sesuai dengan
tantangan spiritual masyarakat modern.

Dalam konteks kontemporer, penelitian ini menemukan bahwa magdam ruhani dapat direinterpretasi
sebagai tahapan pengembangan kualitas batin yang relevan dengan isu-isu modern seperti krisis makna,
disorientasi moral, dan tekanan psikologis. Sebagai contoh, magam tawbah tidak lagi semata dipahami sebagai
penyesalan atas dosa individual, tetapi dapat direkonstruksi sebagai kesadaran etis kolektif atas pola hidup
yang destruktif secara sosial dan ekologis. Temuan ini sejalan dengan kajian spiritualitas modern yang
menekankan dimensi reflektif dan transformatif agama dalam merespons kompleksitas kehidupan kontemporer
(Nazim et al., 2025).

Secara teoretis, rekonstruksi magam ruhani dalam fasawwuf al-Ghazali menegaskan fleksibilitas
epistemologis tasawwuf sebagai tradisi spiritual yang terbuka terhadap dialog lintas disiplin. Al-Ghazali sendiri
menempatkan magam dalam relasi erat dengan psikologi jiwa (‘ilm al-nafs) dan etika praktis, sehingga
memungkinkan integrasi dengan pendekatan psikologi modern dan studi kesehatan mental berbasis spiritual.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa maqam seperti sabr, tawakkul, dan rida’ dapat dipahami sebagai strategi
spiritual untuk membangun resiliensi, regulasi emosi, dan keseimbangan batin, sebagaimana dikembangkan
dalam psikoterapi Islam kontemporer (Wahid et al., 2025).

Rekonstruksi ini juga menuntut penekanan ulang terhadap dimensi praksis magam ruhani. Penelitian
ini menunjukkan bahwa magam dalam /hya’ bukanlah pengalaman esoterik yang elitis, melainkan tahapan
pembelajaran spiritual yang aplikatif. Oleh karena itu, dalam konteks masyarakat modern yang cenderung
pragmatis, maqam dapat difungsikan sebagai kerangka pengembangan spiritual berbasis praktik, seperti
muhasabah, pengendalian diri digital, etika kerja, dan kesadaran sosial. Pendekatan ini memperluas relevansi
tasawwuf dari ruang personal ke ranah sosial, tanpa menghilangkan kedalaman spiritualnya.

Lebih jauh, hasil penelitian mengungkap bahwa rekonstruksi magam ruhani juga berimplikasi pada
pengembangan pendidikan spiritual Islam. Struktur magam yang fleksibel memungkinkan penyusunan
kurikulum spiritual yang adaptif, berbasis tahap perkembangan psikologis dan kebutuhan kontekstual peserta
didik (Syah Putra, 2024). Hal ini sejalan dengan pendekatan pendidikan Islam kontemporer yang menekankan
integrasi antara pembinaan karakter, kecerdasan spiritual, dan kesadaran sosial. Dengan demikian, magam
tidak hanya berfungsi sebagai konsep tasawwuf klasik, tetapi juga sebagai model pedagogis yang relevan bagi
pengembangan spiritualitas generasi modern.

Dari sudut pandang teoretis, rekonstruksi magam ruhani dalam kerangka tasawwuf al-Ghazalt
memperkuat posisi tasawwuf sebagai sumber epistemologi spiritual Islam yang dinamis. Magam dipahami
sebagai proses berkelanjutan yang memungkinkan refleksi kritis dan pembaruan makna spiritual tanpa
kehilangan akar normatifnya. Temuan ini menegaskan bahwa tasawwuf al-Ghazal1 tidak bersifat ahistoris,
melainkan memiliki kapasitas adaptif untuk menjawab tantangan zaman. Dengan demikian, magam ruhani
dapat direkonstruksi sebagai kerangka spiritual yang relevan untuk membangun spiritualitas Islam
kontemporer yang autentik, reflektif, dan transformatif.

4. CONCLUSION

Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep maqam ruhani dalam Thya’ ‘Ulim ad-Din dikonstruksi
oleh al-Ghazali secara integratif, dinamis, dan kontekstual, bukan sebagai sistem hierarkis yang rigid. Magam
dipahami sebagai hasil proses mujahadah dan latihan rohani yang berkelanjutan, sekaligus sebagai instrumen
transformasi etis dan spiritual yang berorientasi pada pemurnian jiwa dan pembentukan akhlaq. Struktur
maqam bersifat terbuka dan adaptif, memungkinkan terjadinya fluktuasi spiritual sesuai dengan kondisi
psikologis dan kesiapan batin salik, serta berinteraksi secara dialektis dengan hal sebagai anugerah Ilahi. Lebih
jauh, rekonstruksi konsep magam menunjukkan relevansinya yang kuat dalam konteks kontemporer, baik
sebagai kerangka pengembangan spiritual personal, model pendidikan spiritual, maupun pendekatan
psikospiritual yang responsif terhadap tantangan modern. Dengan demikian, tasawwuf al-Ghazali menawarkan
paradigma spiritual Islam yang reflektif, praksis, dan transformatif lintas zaman.

ACKNOWLEDGEMENTS

Penulis mengucapkan rasa syukur kepada Allah Swt. atas terselesaikannya penelitian ini. Penulis
menyampaikan terima kasih kepada UIN Sunan Gunung Djati Bandung atas dukungan akademik yang
diberikan, serta kepada prof. Isop Syafei dan prof. Izzuddin Musthafa atas arahan dan kontribusi ilmiah yang
sangat berharga. Apresiasi disampaikan kepada rekan sejawat dan keluarga atas dukungan, diskusi akademik,
serta motivasi yang mengiringi proses penelitian ini.

Vol. 1, No. 2, December 2025 | 102-107



Journal of Education and Social Culture | 107

REFERENCES

Bahri, M. Z. (2004). Maqgamat dan Ahwal dalam Tasawuf. Refleksi, 6 (1), 79-96.
https://doi.org/10.15408/ref.v6i1.37292

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry & research design: Choosing among five approaches
(Fourth edition). SAGE.

Dewi, R. (2021). Integrasi Pendidikan Islam Dalam Implementasi Ekologi. Sustainable Jurnal Kajian Mutu
Pendidikan, 4(2), 119-131. https://doi.org/10.32923/kjmp.v4i2.2175.

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology (Fourth Edition). SAGE.

Mohamad Nazim, N. N., Che Hussin, N. Y., & Abd Razak, S. (2025). Magamat dalam psikospiritual islam:
teknik  intervensi  untuk = kebimbangan  sosial.  Jurnal  Al-Sirat,  25(1),  62-75.
https://doi.org/10.64398/alsirat.v25i1.408

Syah Putra, K. (2024). Konsep Pendidikan Spiritual Imam Al-Ghazali dan Relevansinya terhadap
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam. Jurnal Ilmiah Guru Madrasah, 3(2), 104-117.
https://doi.org/10.69548/jigm.v3i2.44

Tubagus Tsalasna Arzaqul Kirom & Muhammad Muslim Aljihaad. (2025). Maqamat as Therapeutic
Spirituality: A Hermeneutic and Positive Psychology Approach in a Modern Context. 4/-’Allamah:
Journal of Scriptures and Ulama Studies, 2(1), 29-47. https://doi.org/10.70017/al-allmah.v2il.25

Wahid, A., Karneli, Y., Solfema, S., & Qorib, F. (2025). Al-Ghazali’s Psycho-Spiritual Counseling Theory:
Guidance and Counseling from the Perspective of Islamic Philosophers. Al-Musyrif: Jurnal Bimbingan
Dan Konseling Islam, 8(1), 1-11. https://doi.org/10.38073/almusyrif.v8il1.2325

Widodo, A., Sidik, Hayatuddin, Akh. K., & Farmawati, C. (2023). Stations (maqamat) and states (ahwal) in
the context of humanity studies: Dialogical encounter of spirituality and the psychology of religion.
1JoReSH: Indonesian Journal of Religion, Spirituality, and Humanity, 2(1), 22-42.
https://doi.org/10.18326/ijoresh.v2i1.22-42

Yosse Oulia Arsyath & Syarifuddin Syarifuddin. (2024). Relevansi Pencapaian Magam dalam Tasawuf dengan
Insan Kamil. Jurnal Manajemen Dan  Pendidikan — Agama  Islam, 2(6), 105-118.
https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i6.618

Vol. 1, No. 2, December 2025 | 102-107



